
Museo do Pobo Galego
29 de xaneiro ao 26 de abril de 2026

San Domingos de Bonaval, Santiago de Compostela
Martes a sábado 11:00 a 18:00 h. / Domingos e festivos 11:00 a 14:00 h.

Alas y Viento MASKS

Organizan:

Colaboran:

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II



Máscaras e rito. 
Entre o ritual e o artístico, entre o local e o global

O estudo das máscaras como parte do folclore tense levado a cabo moitas 
veces desde un enfoque indutivo e descritivo, demasiado obsesionado por 
explicar a súa “pureza” e a das tradicións nas que son importantes. Esta 

perspectiva esencialista marxinou os procesos históricos, sociais e económicos 
que as transformaron. Porén, as festas onde as máscaras son os elementos máis 
vistosos —que non é o mesmo que centrais— son procesos cambiantes e, por tan-
to, están suxeitas aos intereses das relacións de poder.

As máscaras como obxectos artesanais que se usan na contemporaneidade están 
atravesadas polo masivo e a tecnoloxía, e apelan tanto ao supostamente estático 
(en tanto que festa que se celebra “sen modificacións”, coma nos tempos de Ma-
ricastaña) como ao dinámico (por exemplo, os populares e populosos desfiles de 
enmascarados para propios e alleos).

Neste percorrido polas 54 máscaras de Alas y Viento e 12 das que non se ven na 
exposición permanente deste museo, expoñente da cultura galega e universal, 
recoñecemos que o popular se configura coa interacción entre diversos actores, 
prácticas sociais e medios de comunicación. As máscaras hoxe, coma sempre, cir-

culan e transfórmanse en contextos diferentes. As festas 
e as súas máscaras, coma calquera ben patrimonial, 

tamén son susceptibles da apropiación cultural.

Nesta dinámica queremos visibilizar a cultura da 
máscara a través dos artesáns que a fan po-

sible. Recoñecemos o valor simbólico e cultu-
ral das máscaras e, sobre todo, a interacción 
entre as comunidades locais e novos grupos 
institucionais. Para iso partimos dos con-
textos rituais nos que operan as máscaras 
nalgúns territorios do proxecto Erasmus + 
MASKS. O percorrido agrupa máscaras 
romanesas, italianas, españolas, portu-
guesas e unha andorrana que se usan 
en diversos contextos rituais ou perfor-
mativos.

Agradecémoslles aos artesáns, moitos 
deles construtores locais das propias 
máscaras das súas tradicións, que 
nos mostren os vínculos entre arte 
primitiva e cultura popular e, ao mes-
mo tempo, fagan da tradición unha 
fermosa categoría estética flexible e 
en diálogo coa modernidade.



As máscaras, pola súa enorme carga simbólica, son un patrimonio vivo que serven 
de soporte para moitos rituais. Nas comunidades para as que son importantes 
axudan na socialización e reforzan a idea de tradición nos grupos. Esta exposi-
ción preséntase como un espazo de diálogo entre públicos e comunidades que 
conservan e viven as súas festas con máscara. Nestas mestúranse o sagrado e o 
profano, e poden ser un símbolo teolóxico ou un marcador de identidade cultural. 
Estas e outras condicións destes obxectos non son excluíntes e a máscara, por 
natureza é un obxecto híbrido e polisémico.

As máscaras no noso contexto poden representar o mal e os vicios superados por 
Cristo ou a daimón (δαίμων), benfeitor que trae a abundancia e a fertilidade dos 
campos, os animais e as xentes. Tamén poden evocarnos o negativo da vida —o 
medo, a envexa ou a ira— ou purificarnos, prepararnos para a morte e consolar 
os parentes dun defunto. 

No parateatro popular, como as representacións das loitas entre contrarios nas 
mourisqueiras, ou en diversos entroidos agrarios ou urbanos, as máscaras son 
artefactos que axudan aos actores que interveñen na produción, circulación ou 
interpretación de prácticas culturais, e son moi importantes na escenografía fes-
tiva. No teatro e noutras performances contemporáneas axudan a que o homo 
ludens desenvolva a cultura. 

M.ª Pilar Panero García
Comisaria da exposición



I. Máscaras do Entroido
•	 L’ultima ossa d’Ordino (Arnau Codina); 
•	 Zangarrón de Sanzoles e Tafarrón 

(José Javier Sánchez Hernández); 
•	 Máscaro de Ousilhão (António Tiza); 
•	 Sărsăilă (Paul Buță); 
•	 Chocalheiro (Carlos Ferreira); 
•	 Zangarrón de Montamarta (José 

Ramón Pérez Pérez); 
•	 Carocho de Constantim (Óscar 

Barros);
•	 Boe y Merdule (Michele Vedele);
•	 Jarramplas (Ernesto Antonio Salgado); 
•	 Lole (Uwe Constantin Boghian); 
•	 Careta (Manuel López Lombao); 
•	 Careta (descoñecido);
•	 Botarga (Ermenegildo Gil);
•	 Peliqueiro (Francisco Añel Alonso, “El 

sastre de Castro”);
•	 Pelliqueiro (Richi);
•	 Pelliqueiro (descoñecido);
•	 Pantalla (Santiago Martínez Santana);
•	 Pantalla (Xosé Villariño);
•	 Pantalla (Juan);
•	 Boteiro (Jorge Domínguez Couso, 

“Minas”); Boteiro (descoñecido);
•	 Follateiro (Marta Delgado Gómez);
•	 Volante (Xosé Manuel Seisas Ares);
•	 Coroza (Viúva de Bugallo);
•	 Caretos de Podence (Luís Felipe Costa 

e Sofia Isabel Fernandes);
•	 Diabo de Lazarim (Adão Almeida);
•	 Caretas (Carlos Andrés Santos); 

Machurrero (Jesús Hernández 
Sánchez);

•	 Cucurrumacho ( Pablo de la Fuente 
García y Jacinto Martín);

•	 Cornuto e Capra (Giuseppe Lombardi);
•	 Mastro di Campo (Domenico Dino 

Pinnola); e Cuci e Cucoaice (Constantin 
Anghel).

II. Máscaras do carnaval cortesán 
barroco e da Commedia dell’Arte

•	 Volto con anteface e toucado de 
plumas (Adriana Mariti);

•	 Medusa (Paola Paties);
•	 Bauta (descoñecido);
•	 Día e Noite (descoñecido);
•	 Anteface veneciano (Taller Karta Ruga);
•	 Cat (Agostino Dessì, Alice’s Masks 

Studio);
•	 Jolly (Flavio Gervasutti);
•	 Pierrot (descoñecido);
•	 Antiface (descoñecido);
•	 Antiface (descoñecido);
•	 Antiface (descoñecido);
•	 Antiface (descoñecido).

III. Máscaras para as representacións 
de Nadal e Pascua

•	 Dimoni (Ventura & Hosta Studio); 
•	 Lucifer (Xavi Badia, La Gárgola);
•	 La Mort (Escola d’Art d’Olot).

IV. Máscaras do Corpus Christi 
•	 Plen (descoñecido); 
•	 O Colacho (Jorge Sancho Santamaría);
•	 Capgròs (Ramón Aumedes i Ferré. 

Sarandaca Workshop);
•	 Pecado Mayor, Pecado e Danzante 

(José María Naranjo Romeu, 
mascareiro, e María del Carmen 
Almansa Almansa, modista).

V. Morisqueiras
•	 Bugio (Manuel António da Silva Pinto 

Suzano, “Palheira”)

VI. Veneración dos mortos e Máscaras 
fúnebres
•	 Canhoto (Diabo) de Cidões (Amável 

Alves Antão);
•	 Chipăruș (Șerban Terțiu).

VII. Máscaras para teatro, 
performances e contemporáneas
•	 Giullare Collare (Atelier Russo);
•	 Ola (deseño de Peter Mitdiel); 
•	 Triangle Collage (Taller Arlequín ?).


